
� Looking back  
at the

Umbria, 29-30-31 agosto 2025
Meeting regionale - ITALIA

dall'Europa al 
contesto Italiano



Indice
Looking Back at the Peoples’ Platform Europe Conference
Meeting regionale - Italia

Introduzione �  4

Prima sessione 
La nostra storia�  7

Analisi� 7
Prospettive� 9

Seconda sessione 
Sviluppare un approccio democratico �  11

Partecipazione� 11
Motivazione� 12
Organizzazione� 13

Terza sessione
Autonomia delle donne e lotta alla violenza patriarcale �  15

Introduzione� 16
Discussione� 20

Conclusione �  23

2



L'Italia è ricca di organizzazioni politiche e 
sociali. La Peoples' Platform vuole essere 
un processo di elaborazione per tutte loro.
�    Introduzione alla Peoples’ Platform Italia



4

Introduzione
La Peoples' Platform Europe è nata dall'esigenza di condividere esperienze, rifles-
sioni e pratiche tra coloro che lottano contro le molteplici forme dell’oppressione 
e di discutere le possibilità, i rischi e le opportunità nella ricerca di un’alternativa 
alla modernità capitalista. Più di ottocento persone, delegate di organizzazioni, 
lotte, movimenti, provenienti da 35 paesi del continente europeo, si sono ritrovate 
a Vienna tra il 14 e il 16 febbraio 2025 per partecipare a tre giornate di discussione 
e vita collettiva.  

Il mondo sta andando incontro a trasformazioni e crisi di portata storica. La crisi 
della modernità capitalista sta producendo guerre, genocidi e la militarizzazione 
della vita sociale. I mutamenti geopolitici, i progressi tecnologici, la crisi ecolo-
gica, economica e sociale hanno raggiunto livelli senza precedenti sia in termini 
di complessità che di impatto. Questi problemi richiedono delle soluzioni urgenti 
e, infatti, in tutto il mondo vediamo lotte, resistenze e la ricerca di alternative. 
Sotto lo slogan “riprendere l'iniziativa”, la Peoples' Platform Europe ha rivendicato 
il ruolo attivo che tutti noi dobbiamo assumere nella costruzione del futuro che 
sogniamo. 

Quando, avvicinandoci all’incontro di Vienna, abbiamo realizzato quanto fosse 
numerosa la partecipazione dall’Italia abbiamo cominciato a farci delle domande. 
Stava succedendo qualcosa di nuovo? Perché più di centocinquanta persone, su 
un totale di ottocento, provenivano dall’Italia? Era semplicemente l’espressione 
di una ricchezza di lotte, movimenti, lotte, associazioni, organizzazioni politiche e 
culturali, che caratterizzano il nostro paese? In che rapporto stavano le due cose? 
Guardandoci indietro nell’ottobre 2025, e vedendo in Italia l’incredibile mobilita-
zione contro il genocidio del popolo palestinese, possiamo dire che percependo 
quello spirito di eccitazione e sorpresa, forse, stavamo assaporando delle poten-
zialità ancora inespresse. 

In quei giorni a Vienna è stato sorprendente conoscere tante persone nuove, ma 
anche ritrovare tante persone che abbiamo incontrato, in anni e luoghi differenti, 
in tante situazioni in Italia. È stato sorprendente anche riconoscere che tante di 
queste persone, in Italia, non si sarebbero ritrovate mai volontariamente sotto lo 
stesso tetto. Potevamo dire di aver compiuto un primo, piccolo quanto estrema-
mente importante, passo nella realizzazione di un’idea di piattaforma popolare 
per affrontare i problemi che il capitalismo, il colonialismo e la violenza patriar-
cale producono quotidianamente in tutto il mondo. Tuttavia, questa esperienza 
non è stata esente da numerose criticità sulle quali sarà necessario lavorare, ma 
siamo anche consapevoli che siano inevitabili nell’impresa di organizzare una dis-



5

cussione collettiva così ampia in almeno due aspetti: per varietà geografica, cultu-
rale, politica, esperienziale di partecipanti, quanto per la varietà dei temi e degli 
approcci. 

L’incontro della Peoples’ Platform Europe ha portato con sé molte domande, ma 
anche nuove ispirazioni e una nuova consapevolezza: la necessità di sviluppare 
legami tra le lotte, movimenti e resistenze sul territorio italiano e insulare. Lo spi-
rito che abbiamo sperimentato qui è quello dell’unità nelle differenze alla ricerca 
di soluzioni comuni a problemi comuni, che, insieme alla nostra società, viviamo 
quotidianamente. Da qua è venuto spontaneo proporre di ritrovarsi in Italia e 
capire come il processo innescato dalla PPE potesse essere utile alle reti e alle 
lotte che esistono nel nostro paese. Questo incontro si è infine realizzato tra il 29 
e il 31 agosto nella campagna umbra.  

Ci era chiaro che non fosse utile immaginarsi questo spazio di riflessione come un 
nuovo soggetto politico, una nuova organizzazione o una nuova rete per sostenere 
qualche mobilitazione. Il contesto italiano è già ricco di organizzazioni politiche 

e sociali molto attive su diversi fronti: ecologia, 
opposizione alla guerra, autorganizzazione nei 
quartieri, lotta transfemminista, lotta degli stu-
denti, sindacati, e tanti altri. Per noi la Peoples’ 
Platform avrebbe dovuto essere un processo di 
elaborazione e scambio tra tutte queste lotte e 
forme di organizzazione: uno spazio in cui analisi, 
pratiche e prospettive potessero essere condivise 
e discusse fuori dallo scambio quotidiano, spesso 
frenetico, tra le varie lotte, ma al tempo stesso 
radicato in esse. 

Abbiamo individuato collettivamente gli argomenti adatti a un incontro di per-
sone, collettivi e movimenti che si ritrovavano per la prima volta davanti a questa 
impresa: la storia, individuale e collettiva, delle persone partecipanti per conos-
cersi meglio; come alimentare un approccio alla lotta che favorisca la cooperazione 
e non la competizione tra persone, gruppi e collettivi, alimentando processi demo-
cratici e partecipativi; il ruolo dell’autonomia delle donne e della lotta alla violenza 
patriarcale in tutti gli aspetti in cui questa colpisce la società nel suo complesso. 
Grazie alla partecipazione di un amico del movimento per la libertà curdo, abbiamo 
dedicato la prima giornata ad approfondire le idee e le pratiche legate all’idea di 
Modernità democratica e ad analizzare l’attuale contesto di Terza guerra mondiale. 
Riflettere sulla guerra in cui siamo immersi quotidianamente e sulla necessità di 
avere un paradigma alternativo a quello militarista, ci ha permesso di avere una 
cornice comune a partire dalla quale discutere i successivi due giorni. Inoltre, ci 



6

ha messo davanti alla complessità della 
sfida di costruire un mondo diverso in una 
fase di crisi, ma anche di grandi possibilità, 
come quella che stiamo vivendo.

I giorni successivi la discussione è conti-
nuata sui temi dell’organizzazione, della 
violenza patriarcale e della democrazia 
nelle lotte. Per sperimentare la ricchezza 
della cooperazione, ogni sessione è stata 
preparata da gruppi composti da persone 
estrazione geografica, anagrafica e poli-
tica miste. È stata animata dal deside-
rio di condividere esperienze, di mettere 
in comune il patrimonio di conoscenze di 
ogni partecipante, superando le logiche di 
competizione e di esclusività del sapere, quindi raccogliendo la sfida della PPE di 
unirci nelle differenze, senza annullarle, ma organizzandole. Inoltre, nel percorso 
di preparazione, abbiamo cercato un luogo adatto ad ospitarci, che consentisse 
sia la disconnessione dalla routine quotidiana sia la possibilità di condurre una 
vita collettiva: questo era uno dei requisiti per costruire subito una confidenza e 
un’apertura maggiore nelle discussioni. 

Non era scontato che nei contesti locali si realizzasse un evento del genere a 
seguito dell’incontro di Vienna. In qualche modo, come è avvenuto nel mese di 
settembre con il sostegno alla Global Sumud Flottilla e alla Palestina, la società 
italiana si dimostra viva, etica e alla ricerca di spazi di espressione di una umanità 
che la modernità capitalista non è ancora riuscita a seppellire nel nichilismo e 
nell’individualismo. Tuttavia, questo fatto ci consegna una grande responsabilità: 
stiamo intraprendendo un cammino nuovo, nel quale non possiamo seguire nes-

sun esempio predefinito, ma possiamo solo stringere 
la mano a chi cammina accanto a noi e imparare dalle 
vittorie e dalle sconfitte di chi ci ha preceduto.  

La produzione di questo libretto serve affinché le vivaci 
ed emozionanti discussioni che abbiamo avuto pos-
sano diventare effettivamente parte di un processo di 
dibattito e crescita collettivo e aperto. Speriamo che 
possano raggiungere ed essere utili ai nostri amici e 
alle nostre amiche che non sono potute venire, e spe-
cialmente a coloro che hanno partecipato alla PPE da 
moltissimi diversi paesi.  



7

Prima sessione
La nostra storia

La sessione si è concentrato sulla condivisione, da parte delle diverse organizza-
zioni e forze democratiche presenti, dei limiti che si incontrano nella lotta quoti-
diana e degli strumenti utilizzati per superarli. L’obiettivo era partire dalla storia 
di ognuno e condividere i nostri percorsi, utilizzando l’approccio dell’unità nella 
diversità per riuscire ad andare oltre la frammentazione delle organizzazioni come 
gruppi separati, cercando di focalizzarsi su ciò che unisce tutte e tutti trasversal-
mente.

Analisi
La discussione è iniziata sviluppandosi intorno ad alcune domande:

Quali attacchi sentiamo di vivere, sia interni all’organizzazione che esterni? 

È stato suggerito di inserire quest’analisi nell’ottica della Terza Guerra Mondiale 
che stiamo vivendo nella modernità capitalista, senza tralasciare la prospettiva 
individuale e della lotta sulla personalità che abbiamo affrontato come impor-
tante negli scorsi giorni.

Che cosa ci distanzia dal mondo che vogliamo costruire? Perché?

Le risposte e le analisi di compagne e compagni sono andate in profondità su molti 
temi centrali per quanto riguarda le organizzazioni e le dinamiche interne. Si sono 
affrontate le difficoltà date dall’isolamento vissuto nelle nostre vite personali e 
la strutturale mancanza di una vita collettiva che riesca a superare la frammen-
tazione tra personale e politico. Questa frammentazione è stata individuata come 
uno dei fattori principali che non ci permette di costruire delle lotte di successo, 
portandoci a considerare la militanza come una delle tante cose che facciamo, 
separata da lavoro e relazioni personali. 



8

In quest’ottica, un altro tema centrale è stato proprio quello del lavoro e del tempo 
che gli dedichiamo. Si è sottolineata l’importanza di essere in grado di riprenderci 
il tempo che ci è sottratto dall’economia capitalista, identificando come un pro-
blema la mancanza di alternative per il sostentamento dei militanti, e della società 
più in generale, che siano anche coerenti con la costruzione di un mondo diverso.

Sempre per quanto riguarda la frammentazione, è stata poi sottolineata più volte 
la problematica della separazione tra militanti e società. Da un lato si è visto come 
questa separazione porti a oggettificare la società, adottando un approccio di 
ingegneria sociale invece di riuscire ad affidarsi ad essa, dall’altro si è notato come 
questa separazione porti alla costruzione di legami quasi familistici tra i militanti, 
col rischio di creare gruppi chiusi e poco in dialettica con l’esterno.

Un altro punto importante è stato quella della storia e dell’identità collettiva: si 
è analizzato come entrambe queste dimensioni siano fortemente attaccate dal 
sistema capitalista. Da un lato, per quanto riguarda la nostra storia, è stato sot-
tolineato come il nostro sguardo sia coloniale, sia per quanto riguarda il colonia-
lismo interno al nostro Paese, con cui guardiamo ai nostri luoghi di provenienza 
quando questi sono piccoli paesi, o se veniamo dal sud o dalle isole, sia per quanto 
riguarda il colonialismo esterno. Dall’altro lato, è stato analizzato come la nostra 
identità collettiva e sociale non riesca ancora a identificarsi in una storia diversa 
che non sia quella dello Stato, del capitale, del potere. 

Per quanto riguarda gli attacchi che le forze democratiche e antisistema ricevono 
dal sistema capitalista e dallo Stato, si è notato un decisivo incremento negli ultimi 
due anni, al quale però non è seguita una risposta altrettanto forte da parte delle 
organizzazioni: si è analizzato infatti come l’atteggiamento delle forze democra-
tiche spesso sia di resistenza e non di rivoluzione, restando su un atteggiamento 
difensivo, organizzando spesso la risposta all’attacco ma non l’alternativa di vita. 
In quest’ottica, è stato notato quanto le risposte spesso si articolino intorno 
alla retorica della rabbia, e non a quella della pazienza, costanza e costruzione 
dell’amore.

Al termine delle analisi, abbiamo poi notato come queste si siano concentrate prin-
cipalmente sull’interno e poco sull’esterno. Ciò è stato valutato come positivo per 
il giusto livello di introspezione, ma ha anche fatto emergere la tendenza al non 
sentirci parte e responsabili per la società, concentrando la maggior parte della 
riflessione su noi stessi.



9

Inoltre, non è stato nominato il patriarcato: si è notato quanto molti dei temi trat-
tati, come il familismo e l’assenza di vita collettiva, la cura intesa in senso liberale 
e individuale, l’attitudine distruttiva e non generativa, la mancanza di memoria 
e storia che cancella l’autodifesa popolare, siano tutti segni di una mancanza di 
lotta al sistema patriarcale inteso come mentalità millenaria nelle nostre lotte 
politiche.

Prospettive
Dopo la prima parte di analisi, ci siamo divisi in gruppi per pensare a soluzioni 
nuove, che già mettiamo in campo nella nostra lotta e organizzazione quotidiana 
o che appartengono alla storia della nostra tradizione organizzativa. I gruppi sono 
stati formati attorno a quei temi individuati come principali:

1.	 tempo: rapporto tra vita lavorativa e militanza;
2.	 organizzazione: strategia e tattica, autodifesa dagli attacchi;
3.	 storia: colonialismo esterno e interno, questione dell’identità;
4.	 personalità militante: vita politica e vita personale, radicalità dell’impegno.

Dopo le discussioni in gruppi, i nodi principali di ognuno sono stati riportati alla 
plenaria.

Tempo
Si è parlato della militanza come fatica o di militanza come lavoro. È stato trattato 
il tema di come organizzare la vita complessiva collettivamente, andando oltre la 
frammentazione e decidendo nell’organizzazione il rapporto tra militanza e sala-
rio, senza vedere il lavoro come un aspetto della vita solo “personale” e trovando 
dei modi per stare il meno possibile nel sistema, costruendo l’alternativa.
Alcune organizzazioni hanno condiviso la possibilità di immaginare economie 
diverse, trasformando il tempo consumistico in dono e scambio. Inoltre, il tempo 
del lavoro riproduttivo e di cura è da considerarsi come una dicotomia non solo 
per i militanti, ma per la società che si organizza con noi, per evitare il rischio 
dell’effetto bolla tra militanti e società. Si è sottolineata l’importanza della collet-
tivizzazione della fatica in termini sia di studio che di lavoro. 

Organizzazione
Si sono affrontati i nodi centrali delle discussioni del mattino, facendo alcune pro-
poste: affidare compiti e ruoli chiari per implementare responsabilità e disciplina; 
costruire comunità partendo dal basso; vivere insieme con principî in comune 
come metodo di lavoro sulla personalità; democratizzazione interna per evitare la 
fossilizzazione in ruoli fissi ed elitismo, adottare brevità e rotazione dei mandati; 



10

iniziare a parlare di autodifesa, saper creare economia e imprenditoria comune per 
sostenere sia la militanza che la società.

Storia
È stato analizzato il colonialismo, sia interno che esterno, come espressione di una 
mentalità, ma anche come parte effettiva della storia del nostro Stato nazione. È 
stata sottolineata l’importanza di riconoscere il passato e la mentalità coloniale sia 
agite che subite. Si è notato come i processi coloniali fondativi dello stato nazione 
italiano siano ancora visibili oggi nella violenza e nell'imposizione di un’identità 
unica italiana, nella marginalizzazione culturale e segregazione razzializzante del 
lavoro. Ci si è interrogati su come riconoscere e contrastare lo sguardo coloniale, 
connettendolo poi anche al tema del patriarcato, vedendo nelle donne la prima 
colonia oppressa. Si è discusso poi della proposta di fare ricerca storica dal basso 
a partire dai territori sul termine e concetto di “comune”, visto come antitetico 
alla storia dello stato. Questa ricerca è importante anche per l’educazione e per 
la connessione alla memoria: cosa, della nostra storia, è stato cancellato? Come 
approccio, si è sottolineata l’importanza di una mentalità critica e autocritica per 
affrontare al meglio e con serietà i processi di decostruzione. Il gruppo ha chiuso 
la discussione con una domanda per tutte le persone presenti: come articoliamo la 
categoria di “occidente”, tra di noi e nel costruire alleanze con soggetti subalterni?

Personalità militante
Il gruppo si è chiesto inizialmente se avere un approccio dicotomico e binario che 
distingue compagni e compagne dalla società ci aiuti davvero a costruire una per-
sonalità militante libera e a trasformare la mentalità. Il tema della trasformazione 
della propria personalità, che vediamo influenzata dagli aspetti critici del sistema, 
è stato ritenuto parte centrale della lotta, vedendo il cambiamento personale come 
parallelo e intrecciato al cambiamento globale della società. In questa lotta e tras-
formazione, il patriarcato va affrontato come uccisione del maschio dominante 
in ognuno di noi, come decostruzione del patriarcato interiorizzato nelle nostre 
personalità. La personalità di ognuno è stata definita non come solo fatto indivi-
duale, ma come parte di una storia, memoria, esperienza, sociologia collettiva, di 
cui è riflesso e specchio. Si sono poi analizzati come diversi il personale e il pri-
vato, vedendo il primo come ciò che ci rende unici, e il secondo come qualcosa che 
sottrae alla collettività. In quest’ottica, è stato valutato positivamente aprire agli 
altri i propri rapporti, evitando di creare relazioni elitarie ed esclusive, facendo in 
modo che tutte le relazioni che si hanno possano essere messe in comune, condi-
vise e criticate da compagne e compagni.



11

Seconda sessione 
Sviluppare un approccio democratico

Le tematiche di questo secondo laboratorio sono state discusse a lungo durante la 
fase preparatoria, e sono state rielaborate grazie al tempo trascorso insieme e alle 
questioni emerse nei giorni precedenti. Pur nella crisi sistemica che attraversiamo, 
abbiamo riconosciuto le potenzialità di tutte quelle pratiche cooperative e demo-
cratiche che emergono dalle necessità di partecipazione, autonomia e giustizia 
sociale. Occorre prestare attenzione affinché gerarchie interne, specializzazioni e 
rapporti di potere non riflettano quel sistema patriarcale e capitalista che de-cos-
truiamo ogni giorno: è importante incarnare e vivere i processi comunitari, demo-
cratici e confederali in cui crediamo. Per “unire nelle differenze” occorrono almeno 
due movimenti correlati. Occorre superare le formule cristallizzate che separano 
la società dall’avanguardia (Freire) e l’autonomia dalla cooperazione (Freeman); oc-
corre riconoscere che la vita stessa si fonda in reti di interdipendenza reciproca e 
strutture orizzontali di potere diffuso (Bookchin e Öcalan).

Il laboratorio, a cui hanno partecipato circa quaranta persone provenienti da 
una ventina di realtà italiane, è stato svolto usando alcune parole chiave o “temi 
generatori” (Freire) per aprire la discussione in sottogruppi e rielaborarla poi in 
plenaria. Alla base di queste tematiche, ovvero partecipazione, motivazione, or-
ganizzazione, c’è l’obiettivo condiviso di mettere a fuoco le contraddizioni reali 
attraversate nelle lotte che portiamo avanti. Ciò che occorre è l’unione di teoria e 
prassi. Dunque si parte dal vissuto concreto, ponendo domande autocritiche, cos-
truendo una riflessione comune, soprattutto mettendo la prospettiva delle per-
sone e delle organizzazioni a servizio del focus sulle lotte, per creare uno spazio di 
confronto, di comprensione e trasformazione collettiva della lotta di liberazione 
che portiamo avanti.

Partecipazione
Quali persone e collettività sentiamo come parte attiva, consapevole e coinvolta 
nei nostri percorsi di lotta? E quali invece ci sembrano attualmente escluse, mar-
ginalizzate o poco raggiungibili. Perché?

Si è condivisa la necessità di ridefinire il concetto di “partecipazione”, per non 
dare per scontata l’idea che ne abbiamo e la sua funzione, attraverso i concetti 
di consapevolezza e responsabilità. Si è posto il problema della divisione in cate-
gorie, come limite alla partecipazione: da un lato, non possiamo portare avanti 
ogni singola lotta, ma occorre abbracciare l’unità con le altre organizzazioni nelle 
differenze operative che ci contraddistinguono e che emergono anche dai terri-
tori in cui operiamo. Dall’altro, bisogna rinunciare alla postura performativa che 
pretende di includere ogni categoria (arbitraria) di persone in ognuna di queste 



12

organizzazioni. Serve un approccio creativo nella costruzione degli spazi, 
ma soprattutto all’interno di una concezione ampia della partecipazione 
e della militanza. Ad esempio il lavoro produttivo e riproduttivo, di cura o 
salariato, messi a sistema nell’attività militante, non possono essere svalutati. Bi-
sogna trasformare il concetto di partecipazione in modo che non corrisponda solo 
alle forme che abbiamo conosciuto finora nella distinzione tra militanza e società, 
ma declinandolo in modo allargato, diffondendoci nella società stessa di cui sia-
mo parte. Si è condivisa la necessità di un approccio empatico e mai strumentale, 
per cui l’altra persona va considerata nella sua complessità e interezza: bisogna 
costruire la volontà di conoscere chi si incontra con interesse sincero, costruendo 
relazioni di amicizia profonda mai esclusive. Questo passaggio è fondamentale 
per interrompere il circuito tra potere e dominio, per coltivare insieme con ogni 
persona la speranza di poter agire e cambiare le cose concretamente e nella quo-
tidianità.

Motivazione
Quali fattori, materiali e immateriali, animano oggi la cooperazione, il mutuo aiu-
to, l’impegno costante nelle nostre lotte? E quali invece ci espongono al rischio di 
riprodurre dinamiche individualiste, competitive, performative?

Riconosciamo che sia comune attraversare momenti di crisi, fatica, in cui manca 
la speranza e le dinamiche performative e competitive fanno tendere alla frustra-
zione, per via di una iperproduttività introiettata, ad esempio, in ruoli che a volte 
si fossilizzano. Non solo tra militanti, ma anche tra organizzazioni, questo accade 
quando l’identità si pone come limite all’apertura. Questo tema apre, appunto, 
anche alla possibilità di problematizzare il fallimento. Riteniamo che la motiva-
zione vada costruita insieme contemplando tutte le possibili alternative, senza 
darla per scontata, ma anzi condividendola in ottica di crescita collettiva. 

La motivazione è nella comunità, che ha una storia alle spalle e che con questa 
storia si compromette per guardare al futuro come parte di una lotta più ampia. 
In questo fluire storico, occorre avere chiaro per cosa si sta lottando: allora, anche 
ciò che prima si sarebbe potuto considerare un fallimento rientra in un processo 
sistemico, che non guarda solo alla singola azione o ai suoi effetti diretti. La fram-
mentazione nasce dalla mancanza di amore e unità, e viene strumentalizzata a 
scapito della lotta. 

Non bastano le azioni, se queste vengono considerate e vissute da sole, perché 
esse sono parte di una pratica quotidiana a cui serve costanza e continuità. Altri-
menti ci si frammenta e si rischia di allontanarsi da un significato più profondo. Si 
è condivisa la consapevolezza che ogni persona è utile e nessuna indispensabile, 



13

perché la motivazione sorge ed è alimentata nella fiducia condivisa nelle 
relazioni di lotta. In queste relazioni bisogna portare anche i bisogni indi-
viduali, consapevoli che sarà necessario rispondervi insieme. Si è discusso 
infine del tema della solitudine, e della necessità di compromettersi con la storia 
di cui facciamo parte, per avere un orizzonte più ampio dal punto di vista pro-
gettuale e strategico. Bisogna riconoscere che siamo in continuo cambiamento e 
che in questo flusso storico si dà l’evoluzione collettiva di ogni persona: questo ci 
motiva.

Organizzazione
L’organizzazione che costruiamo è realmente funzionale agli obiettivi politici che 
ci poniamo? Quanto riesce a trasformare la rabbia e l’analisi in forza collettiva 
efficace? E attraverso quali pratiche comuni di studio, inchiesta, alfabetizzazione 
politica costruiamo questa forza nel tempo?

Un tema fondamentale che si è discusso riguarda la capacità complessa della coo-
perazione tra persone e gruppi. Quest’attitudine deve superare le identità che ci 
compongono, deve superare la mentalità del maschio dominante di sentirsi su-
periori rispetto alle altre persone, perché altrimenti restiamo in una matrice di 
pratiche di dominio e oppressione. Con “organizzazione” quindi identifichiamo non 
l’identità del gruppo politico ma la capacita d’imparare a cooperare, capacità di 
cui il sistema di oppressione cerca di privarci, ma che è fondamento di ogni attività 
umana. Sono state perciò condivise le questioni della formazione, del rapporto 
con la società e della valutazione. 

Nella formazione, che ha una forte funzione sociale, per le stesse ragioni bisogna 
riunire teoria e pratica così come riconoscere unità all’intelligenza emotiva e anali-
tica. Le organizzazioni devono far emergere programmi e strumenti operativi dalla 



14

società, partendo necessariamente dalla fiducia come base per riconoscere 
le risorse e le possibilità trasformative nella società stessa. In questo, lo 
studio sociologico della modernità democratica nelle storie dei nostri ter-
ritori può aiutarci. 

Infine, non possiamo aver paura di sbagliare: bisogna provare e sperimentare, 
compromettendoci con le esperienze e con le possibilità nuove e non pianificate 
che possono emergere, invece di vedere la distanza tra aspettative e realtà come 
fallimento. In sintesi, essere movimento significa essere capaci di accogliere in 
varie fasi le diverse soggettività in modi differenti. Un esempio pratico riguarda la 
scrittura collettiva, come strumento che traccia l’azione di redistribuire il potere 
della parola a costo di rallentare e modificare la performance. 

Allo stesso modo bisogna dare un nuovo significato alla leadership, che deve es-
sere condivisa come capacità di incentivare la pianificazione collettiva di idee e 
iniziative, come responsabilità di far emergere le lotte nelle prassi delle organizza-
zioni, e mai mirare solo alla riproduzione dell’identità dell’organizzazione. Soprat-
tutto, le lotte devono essere radicate nella società, nella partecipazione aperta e 
diretta, affinché non restino autoreferenziali. Le lotte devono essere accessibili e 
per questo è stato criticato il dogmatismo organizzativo: occorre mantenere chia-
ro l’orizzonte comune dei singoli obiettivi e allo stesso tempo ricordare che la 
partecipazione nella lotta non corrisponde al numero di persone interno all’orga-
nizzazione. 
Bisogna allargare lo sguardo e valutare l’efficacia su una base valoriale diversa da 
quella del sistema oppressivo, che considera la cura una forma di debolezza. La 
libertà ci aiuta a de-costruire un approccio statico e rigido alle nostre organizza-
zioni, le categorie della modernità democratica ci aiutano a interrogare concetti e 
pratiche storiche per riconoscere che ci muove una visione globale condivisa.

Grazie a questa visione possiamo ridefinire e vivere i nostri ruoli con la bellezza 
dell’umiltà, della responsabilità e della fatica. Abbiamo condiviso una visione dia-
lettica tra società e umano, tra esperienza e storia: non possiamo restare imper-
meabili ai cambiamenti ma dobbiamo trasformare i significati che emergono dai 
contesti locali in forme nuove. Se restiamo impermeabili, la storia ci imprigiona 
nell’autoconservazione e nella ripetizione delle dinamiche interne. Abbiamo sen-
tito forte invece il coraggio di affidarci alla società, di affidarci a compagni e com-
pagne, per sbagliare insieme senza paura, per vedere le critiche e le auto-critiche 
come superamento collettivo delle difficoltà, come sguardi nuovi da integrare 
nelle prospettive singolari limitate. Il coraggio di progettare insieme, distribuire 
e delegare ruoli con fiducia, provare forme organizzative nuove, abbracciando la 
complessità.



15

Terza Sessione 
Autonomia delle donne e lotta alla violenza patriarcale
In questo workshop non parleremo del genere ma proveremo a intessere uno 
scambio. Parliamo di uno dei pilastri del cambio di paradigma, che è stato un 
tema, una traccia costante in questi giorni. Il pilastro è la liberazione della donna. 
Come far ritornare al centro la mentalità della società democratica, cioè della so-
cietà basata sul ruolo fondante delle donne? 

È un argomento vastissimo, ma iniziamo con una piccola introduzione al pro-
cesso di elaborazione e di costruzione dell’autonomia del Movimento di Libera-
zione delle Donne del Kurdistan, per dare alcuni spunti e rintracciare la linea che 
connette quello di cui abbiamo parlato in questi giorni con la nostra realtà.
Ci soffermeremo sul principio di kuştina zilam, “Uccidere il maschio dominante”. 
Abbiamo tanti contributi molto accessibili su questo tema, come le esperienze 
delle compagne che troviamo nel libro “Jin jiyan azadî” o l’opuscolo “Uccisione e 
trasformazione del maschio dominante”.

Dopo l’introduzione ci divideremo in piccoli gruppi per avere la dimensione adatta 
ad un dibattito che permetta di andare in profondità abbastanza da iniziare a sca-
vare nelle nostre personalità. Abbiamo preparato quattro domande, diverse per 
ciascun gruppo, che seguono un filo logico dalla profondità alla pratica. Vogliamo 
poi fare una restituzione in plenaria non vincolata a ciò che si è discusso nei grup-
pi, ma provando a fare una riflessione collettiva seguendo il flusso, connettendo 
gli interventi in un ragionamento collettivo. 

- Come descriveresti il ruolo e le caratteristiche di un uomo libero?
- Come il sistema patriarcale entra nelle relazioni tra i generi?
- Quali sono gli errori che uomini e donne fanno nell’affrontare il patriarcato?
- Come si possono stabilire relazioni libere?



16

Introduzione
Per parlare di kuştina zilam dobbiamo partire dal ruolo di Öcalan: spesso ci si 
chiede come è possibile che le teorie che riguardano le donne provengano da un 
uomo. Per capire questo dobbiamo analizzare il ruolo che ha avuto Öcalan e la sua 
posizione dialettica e di discussione continua con tutte le compagne all’interno del 
Partito dei Lavoratori del Kurdistan (PKK), che ha portato alle teorie e agli avanza-
menti praticati dall’autonomia delle donne. 

Öcalan parte dall’analisi della personalità, che applica prima a sé stesso, ana-
lizzando la sua personalità e la sua socializzazione e che poi diventa metodo di 
formazione nelle accademie. Da qui arriva alla teoria della “donna come prima 
colonia”, cioè al ruolo tradizionale della donna, alla colonizzazione della mente e 
della personalità delle donne, oltre che a quella del loro corpo. Öcalan sviluppa 
il ragionamento nelle conversazioni con le compagne sul sistema di dominazione 
dello Stato che l’uomo patriarcale incarna nelle relazioni. Da queste discussioni e 
dalle prime pratiche autonome all’interno del partito Öcalan nel 1986 scrive “La 
questione della donna e della famiglia in Kurdistan” in cui analizza la storia della 
mentalità del maschio dominante e la famiglia come microcosmo dello Stato colo-
niale, per creare un dibattito nella società.

All’interno del PKK, che è un partito marxista-leninista, Öcalan inizia a discutere 
su un livello più profondo dell’oppressione, individuando nel patriarcato il potere 
che permette a quella che chiama “casta assassina” di farsi classe dominante. 
Diventa necessaria un’analisi dello Stato e del patriarcato nei rapporti personali e 
familiari. Per questo Öcalan dice che la questione del patriarcato non è questione 
solo delle donne, ma è anche una questione degli uomini e di tutta la società. La 
volontà di superare la mentalità dominante è quindi un prerequisito essenziale 
per considerarsi rivoluzionari e socialisti, e il socialismo deve essere basato sulla 
lotta al patriarcato.

Nel 1996 Öcalan elabora la teoria chiamata kuştina zilam rivolgendosi direttamente 
agli uomini. Dice che bisogna distruggere e smantellare il sistema di relazioni di 
potere, e proporre una nuova comprensione di ciò che significa “essere uomo”. La 
mascolinità e femminilità sono costruzioni sociali, cioè delle vere e proprie ideolo-
gie costruite dal potere. Per analizzarle bisogna mettere sinceramente sul piatto le 
proprie relazioni con il sistema e smantellare ciò che ci ingabbia, fin dall’infanzia, 
in una femminilità e mascolinità di questo tipo. Dobbiamo scoprire come l’ideolo-
gia della modernità capitalista forma la nostra mente, e per far questo dobbiamo 



17

chiederci: Quali relazioni e dinamiche di potere mettiamo in pratica nelle nostre 
relazioni e nelle nostre forme di vita? Come l’idea di mascolinità e femminilità for-
ma i nostri desideri? Come facciamo a costruire desideri che siano veri, autentici, 
liberi dal potere, dalla gabbia della mentalità della modernità capitalista? 

Ritornando all’elaborazione di kuştina zilam e delle altre teorie, dobbiamo eviden-
ziare che queste sono sempre andate di pari passo alle trasformazioni che le com-
pagne hanno messo in pratica su sé stesse e portato nella società del Kurdistan. 
Tutte queste teorie non sarebbero state possibili senza la pratica. Per esempio 
nel ‘92-’93 la costituzione di una autonomia delle donne nella guerriglia è stata 
fondamentale perché per la prima volta le campagne si sono misurate con la lotta 
armata, ma anche con la mentalità maschile dei compagni. L’autonomia non solo 
ha rafforzato le compagne, ma ha fatto avanzare tutto il partito e tutta la società. 
Nel 1998 arriva infatti la teoria del “Divorzio infinito” in cui Öcalan parla della sepa-
razione come strumento con cui le donne possono fare esperienza pratica dell’au-
tonomia. Un divorzio dalla mentalità patriarcale che si intende “infinito” e “totale”, 
e che quindi dura e riguarda tutta la vita. Questa teoria proviene anche dalle ela-
borazioni personali di Öcalan, a seguito del suo divorzio dalla moglie, che viene 
socializzato, ragionato, generalizzato.

Nel 1998 Öcalan annuncia in TV “l’ideologia di liberazione della donna”, che mette 
al centro della lotta rivoluzionaria la liberazione delle donne, fornendo uno stru-
mento di analisi, ma anche una guida fondamentale non solo per le donne. Si basa 
su cinque pilastri:



18

Welatparêzi

Significa “proteggere la propria terra”, amore per il proprio territorio, per 
ciò che vogliamo difendere. Non parliamo di patria o di patriottismo e dobbiamo 
uscire dallo sguardo colonialista e dello stato-nazione per capire cosa stiamo di-
fendendo. Perché lottiamo? Perché amiamo, perché difendiamo la società, la co-
munità, il territorio. Questo tipo di sentimento è ciò che ci fa muovere. L’ascolto di 
questo amore e di questo sentimento è il motore della lotta.

Libero pensiero e libera volontà
Qui partiamo dal concetto di Xwebûn - essere sé stesse. Se non conosciamo noi 
stesse e la nostra socializzazione, se non conosciamo quel che il sistema ha mes-
so all’interno della nostra testa, come ha forgiato i nostri desideri, non possiamo 
capire cosa facciamo e dove andiamo. Non è una consapevolezza solo individuale 
però, non si tratta di questo. Non posso da sola essere specchio di me stessa. Il 
vero sguardo che fa crescere è quello degli altri compagni e compagne, attraverso 
le pratiche collettive e lo strumento della critica e autocritica. La critica è come 
uno scalpello in mano alle compagne, che riesce a tirare fuori la nostra vera for-
ma dalla roccia, di fronte ad un sistema che ci vorrebbe tutte come stampi uguali. 
Quindi è una ricerca personale ma fatta attraverso la collettività. 

Organizzazione
Sappiamo che è fondamentale per fare qualsiasi cosa, è il pilastro centrale perché 
è una caratteristica intrinseca dell’essere umano e le donne sono la base dell’or-
ganizzazione delle comunità. L’organizzazione autonoma delle donne è ciò che ge-
nera fiducia e forza tra le compagne e le spinge ad avanzare nella lotta. 

Lotta
Il quarto principio è fare della vita una lotta. La lotta non è una camicia che pos-
siamo toglierci e poggiare sulla stampella prima di andare a dormire, è attaccata 
alla pelle. È nella vita quotidiana, nei luoghi di lavoro, in famiglia. Tutto è tempo e 
spazio per la lotta. È una lotta infinita, che mentre lottiamo si rinnova, ricostruen-
do noi stesse per compiere nuovi passi e per nuove prospettive.

Etica ed estetica
Questo principio è la base per una società democratica, cioè una società morale e 
politica. L’etica, cioè i principî democratici e dell’ideologia della liberazione devo-
no essere visibili, devono esprimersi, incarnarsi in quello che facciamo. L’estetica 
non è solo l’abbigliamento, l’aspetto esteriore, come il sistema la definisce, ma è 
proprio l'incarnare dell’etica. L’estetica è quello che riusciamo ad esprimere, a far 
vedere, che rispecchia ciò che c’è dentro, in un’armonia che crea la vera bellezza.



19

Dal 1999, con il complotto internazionale e la cattura di Öcalan, si inaspriscono le 
lotte interne nel partito, ma per le donne prosegue l’organizzazione in maniera 
separata, sia nel partito che nella guerriglia. L’autonomia genera meccanismi di 
cambiamento e di visioni alternative attraverso la lotta, non contro gli uomini, ma 
contro la cultura patriarcale che affonda le sue radici nella storia antica, mettendo 
in luce la relazione tra gli episodi concreti e le radici profonde dei problemi.

Dal 2000 le compagne si assumono la responsabilità della trasformazione dell’uo-
mo allo scopo di costruire una personalità maschile libera, per superare lo squili-
brio tra la forte messa in discussione e la mentalità conservatrice che continua a 
permanere. Dal 2001 iniziano le educazioni rivolte agli uomini, con l'obbiettivo di 
creare una cornice all’interno della quale i militanti maschi siano spinti ad analiz-
zare l’impatto del sistema patriarcale sulle loro personalità e incoraggiati a svilup-
pare l’identità e la personalità dell’uomo libero. L’impatto di queste e delle succes-
sive educazioni in montagna, ha definito i termini di discussione nel Movimento da 
allora, fornendo materiali che vengono ancora letti e discussi. Da lì in avanti sono 
diventati uno standard dei programmi educativi, con le commissioni autonome 
che continuano a dare educazioni agli uomini sui diversi argomenti.

Dal 2013 Jineolojî e Hevjiyan Azad (vita libera insieme) sono inclusi nelle educazioni 
generali e autonome.



20

Discussione
A proposito delle relazioni libere credo che una relazione libera si possa costruire 
solo se ha il suo fine al fuori di sé stessa. Se è nella riproduzione del rapporto il 
suo fine, allora non va. Se è protesa verso un mondo più libero sì. È importante 
chiedersi quale sia il fine. Se è fuori dalla relazione allora si possono avere rap-
porti liberi.

Un uomo libero sa stare nelle intimità delle relazioni e avere contatto con le pro-
prie emozioni e saperle condividere. Tanto più conosce la sua fragilità e la sa am-
mettere, quanto più ha contatto con sé stesso e sa condividere. Questo vale nelle 
relazioni tra uomini e tra generi diversi. Intimità non vuol dire sessualizzazione, 
senza che questo risvegli l’ansia omofoba che gli uomini hanno dentro quando si 
approcciano alle relazioni tra di loro.

Non è una risposta alle domande ma vorrei riportare questo: la mia liberazione 
dipende da quanto aiuto le altre a liberarsi. Quando tratto questo tema lo faccio 
sempre con pesantezza e tristezza, ma forse questo è un errore; cerchiamo di ri-
solverlo sul piano razionale, il che non ci permette di cambiare le emozioni. Vorrei 
lanciare anche un’altra domanda: come riusciamo a portare altre persone a inte-
ressarsi alla questione? O a rifletterci? Intendo anche le persone che non vogliono 
farlo in maniera militante.

Vorrei condividere un pensiero fatto nella parte introduttiva, sulla teoria libera-
zione delle donne. Ci stiamo riflettendo tanto e in altri momenti di formazione mi 
ci ero fermato poco. Quello della lotta continua, infinita. Informalmente in questi 
giorni abbiamo parlato di questi vuoti che il sistema lascia e la discussione è sul 
fatto che il vuoto va riempito in maniera organizzata per sottrarlo alla modernità 
capitalista. Questo vale anche per il lavoro sulla personalità, e quindi la questione 
di ciò che lasciamo fuori, che non concediamo alle compagne/i quando lottiamo 
insieme, quando non ci aiutiamo a vedere le contraddizioni le une con le altre. 
Se non c’è volontà di lotta, da cosa viene riempito il vuoto? Dalla mentalità pa-
triarcale, antica e potente. È importante vedere la connessione con il lavoro sulla 
mentalità nel quotidiano, per esempio se sono stato molto passivo nell’affrontare 
i miei/altrui problemi. Riflettere e accogliere per poter cambiare questo atteggia-
mento il giorno dopo, per costruire una mentalità ecologica e socialista. Cercare 
di superare le difficoltà che escono nella pratica: abbiamo sperimentato diversi 
approcci e diversi metodi, e dobbiamo provare a sorprenderci, ad essere creativi, 
a sperimentare su come farlo visto che ci serve davvero e non sappiamo come 
creare questa volontà di lottare in maniera continua.



21

Rispetto a quali errori le donne commettono nel combattere il patriarcato: sos-
tituirsi al maschio e quindi perseguire un’emancipazione che ricalca un modello 
maschile, non entrare in una modalità dialettica col modello dominante, ma met-
tersi in contrapposizione totale. 

Sulla domanda degli errori ancora: metterei una cosa che deriva dalla paura cioè 
non praticare spazi di condivisione e conflitto, intesi come spazi dove parlarsi con 
sincerità, tra compagne specialmente. Non praticando questo, si crea il mega tap-
peto con tutta la polvere sotto. Questo ricrea dinamiche in cui non si affrontano 
paure profonde e cose che ci fanno stare male. Questo non ci permette di vivere 
liberamente.

Tra gli errori della parte maschile: pensare che partendo da sé si possa lavorare 
individualmente sulle relazioni con le donne, ma non si lavora mai tra uomini, 
confrontandosi, su noi stessi. 

A me vengono in mente altre domande e questo penso sia fondamentale: conti-
nuare a farsi domande, farsele insieme, provare e saggiare soluzioni, analizzare gli 
errori e dare con essi possibilità di avvicinarci alla libertà. Per esempio: quante 
volte al giorno penso al patriarcato nelle mie azioni? Come stiamo portando avanti 
la nostra relazione? Quante volte ne parliamo con le persone che abbiamo intorno? 
Abbiamo il coraggio di farlo? Quanto sinceramente, quando pensiamo alla libertà, 
la pensiamo in funzione della libertà della donna? Se è una cosa che pensiamo… 
cosa intendiamo per donna non in senso biologico ma come valore? Continuare a 
farsi delle domande è importante per uscire dalla condizione di vittima. Questo 
sentimento schiaccia l’umanità. Siamo segregate/i in questa condizione di vittima: 
è inutile che i compagni si vittimizzano per essere oppressori. Inutile. Uguale per 
la vittimizzazione sull’essere persone socializzate donne. È il modo in cui il siste-
ma ci vuole: vittime. Invece dobbiamo creare un’identità in lotta. Cosa vuol dire 
uomo libero? Donna libera? Ciò che collega tutto questo è la lotta, che deve essere 
davvero al centro. Nelle nostre pratiche, nelle nostre personalità, nel modo di af-
frontare gli errori e le vittorie. Facciamoci le domande difficili nello spazio giusto. 
Nello spazio giusto vuol dire anche rispettare l’autonomia delle donne a questo 
riguardo ovviamente.

Io aggiungerei una cosa rispetto a ciò che è uscito dal gruppo, sulle relazioni li-
bere. Spesso e volentieri si ragiona solo sulle relazioni intenzionali che vogliamo 
avere. Ma anche quelle che non abbiamo scelto sono relazioni! Esistono e sono 
tantissime e lì valgono gli stessi principi!! È più difficile in questo caso metterle in 



22

pratica se non hai la stessa etica, ma non possiamo pensare alle relazioni libere 
solo tra compagni e compagne.

Un tema che è uscito nel lavoro in gruppo è quello della fiducia e stavo pensando 
a come il sistema patriarcale ci ha anche insegnato a coltivare la sfiducia come 
forma di autodifesa. Ad esempio la sfiducia delle donne verso gli uomini, come 
protezione personale e politica. È un tema che non si può superare? Richiede una 
riflessione più profonda. A che condizioni possiamo continuare a cambiare e svi-
luppare fiducia? 

Io volevo dire una cosa sul metodo. L’utilizzo delle domande è una chiave che per-
mette di aprire cose molto profonde. Anche l’essere in cerchio. Sento proprio il 
rumorio dei pensieri, lo stabilirsi di un pensiero collettivo, di nuove sinapsi che 
si intrecciano. Questo ci permette di essere humus fertile per costruire qualcosa. 
Solo guardandoci negli occhi mentre facciamo queste discussioni. Ci vuole tempo 
per dotarsi di strumenti ma iniziamo da qui. Ad esempio possiamo fare qualcosa 
di simile anche nei posti che non sono le nostre zone di comfort, tipo il posto di 
lavoro. Pensate fare una cosa così con colleghi e colleghe, portare altri vestiti che 
non siano solo quello professionale per veicolare altri tipi di rapporti. Questo già 
sarebbe uno strumento che ci diamo. Non suddividiamoci in militanti e non mili-
tanti. Siamo persone intere. Senza integrità non c’è libertà. 

Riagganciandomi a questo, volevo dire che in questo cerchio si è sentito lo stare in 
ascolto e in connessione rispetto agli altri tavoli. La critica sugli interventi che non 
si richiamano tra di loro mi sembra sia stata assorbita. Abbiamo parlato di fami-
glia, di relazioni tra generi e negli stessi generi. Questa è la tematica che ci aiuta se 
la riconosciamo come ciò che ci aiuta a rompere quel gap che abbiamo inseguito e 
cercato di colmare tra noi e società. Siamo energia, siamo parte della società, non 
esiste soggetto e oggetto. Rompiamo con questa dicotomia. Ognuna/o di noi porta 
un dolore, una ferita interna ed è importante riconoscerlo e portarlo al di là della 
questione di genere, politicizzare le emozioni, continuando a farsi domande nella 
pratica quotidiana. Prendersi cura e responsabilità di quella ferita, occuparsene 
nelle assemblee. Occuparsene significa generare speranza.  Il problema è collet-
tivo e non dell’individuo perché l'individuo si trasforma solo nella collettività e in 
questa energia. Da sole non si va da nessuna parte. Essere speranza, non darsi 
pace, avere voglia di essere in lotta e trasformazione.



23

Conclusione
Siamo di fronte a una fase storica di grandi sconvolgimenti e conflitti. Viviamo in 
un contesto di terza guerra mondiale prodotta dalla crisi epocale del sistema di 
modernità capitalista. Non comprendere e riflettere sulle nuove sfide che ques-
ta situazione ci impone, significherebbe non solo rimanere marginali e impotenti, 
ma anche venire schiacciati dai nuovi sviluppi. Eppure la nostra società produce 
quotidianamente resistenze, lotte ed esperienze di alternative. Abbiamo bisogno 
di immaginare come superarne la frammentazione, come rafforzarne la coopera-
zione e renderle un’alternativa credibile al sistema della modernità capitalista. È a 
partire da queste considerazioni che l’incontro della Peoples’ Platform Europe ha 
discusso di alternative alla modernità capitalista e di un nuovo internazionalismo. 
Poiché camminare divisi significa marciare verso la sconfitta, queste domande non 
possono riguardare singole regioni, paesi o continenti, ma devono ambire a far 
camminare insieme tutti i popoli del mondo. 

Questo non è certo un compito che si realizzi con un incontro, per quanto emo-
zionante e significativo. Si tratta invece di un processo lungo, faticoso e che deve 
essere necessariamente diffuso nella società e nei territori. Per tre giorni abbia-
mo discusso e vissuto insieme raccogliendo l’indicazione emersa nella Peoples’ 
Platform Europe e facendo un primo passo per immaginare come questo percorso 
possa svilupparsi nel nostro paese. Abbiamo voluto creare lo spazio per esprimersi 
e costruire relazioni, cercando di realizzare quello spirito dell'unità nella diversità 
che vogliamo rendere la nostra filosofia. L’obbiettivo di questo incontro in Italia è 
quindi il tentativo di iniziare il ragionamento comune, a partire dal conoscere noi 
stessi, e le idee e le pratiche che fanno parte del nostro bagaglio esperienziale. 

Così come a Vienna, anche nell’incontro in Ita-
lia abbiamo visto diverse criticità. Prima di tut-
to il dato quantitativo. Sebbene di una natura 
più raccolta, questo incontro non è riuscito a 
coinvolgere tutte le lotte e le esperienze che 
dall’Italia hanno partecipato all’incontro di fe-
bbraio. Inoltre, è stato proposto di integrare 
meglio le prospettive teoriche del paradigma 
della modernità democratica con la successiva 
discussione collettiva. In questo si è mostrato 
necessario sviluppare la capacità di collegare 
questi concetti con le categorie più diffuse nel 
dibattito politico italiano, in particolare con 



24

riferimento al bagaglio di saperi transfemministi ed ecolo-
gisti. Sono anche stati proposti diversi aspetti da migliorare 
nell’organizzazione quotidiana della vita collettiva e delle 
discussioni. Ma avere l’opportunità di sperimentare una vita 
in comune è stata valorizzata come una ricchezza da svilup-
pare anche in future esperienze. 

La terza guerra mondiale non è solo un conflitto tra stati 
imperialisti e tra capitalisti globali, per aumentare sfere di 
influenza, traffici commerciali, e controllare corridoi energe-
tici; la guerra che le forze della modernità stanno conducen-
do a livello globale è soprattutto una guerra contro l'essere 
società e l'essere umani, contro le relazioni e la coopera-
zione sociale non organizzate dall'alto per l'accumulazione 
di potere e capitale. Le forze attualmente egemoni nello sta-
to italiano vogliono eliminare ogni forza che possa rappre-
sentare un'alternativa politica e sociale al loro sistema di 
potere. D'altra parte, vediamo in tutto il mondo l'emergere 
di lotte, di rivolte e resistenze. Nel nostro paese, settembre 
è stato un mese molto intenso per la mobilitazione contro il 
genocidio del popolo palestinese e in sostegno alla Global 
Sumud Flottilla. La nostra società cerca continuamente spa-
zi per opporsi alle politiche imposte dall'alto, lottare per una 
vita migliore e per poter esprimere bisogni, desideri, idee, 
valori. Noi riteniamo che abbia un valore strategico creare 
sempre maggiori spazi di questo genere, alimentarli e orga-
nizzarli. Infatti immaginare un sistema alternativo alla mo-
dernità capitalista significa immaginare la possibilità che le 
frammentate esperienze di democrazia radicale ed econo-
mia sociale possano costituirsi come sistema alternativo. 
Per questa ragione abbiamo cominciato una riflessione su 
questo tema a partire dalle nostre esperienze nell'alimen-
tare partecipazione e cooperazione della società. Nel corso 
di questa riflessione abbiamo discusso dell'importanza che 
anche all'interno delle stesse lotte si alimentino processi 
democratici, di crescita collettiva e di espressione plurale 
che rischia di essere soffocata da dinamiche di potere e 
competitive. 

A partire da altre considerazioni, ma per niente scollegate, 
abbiamo discusso e analizzato come la mentalità dell’uomo 
dominante sia il fondamento soggettivo del sistema geno-



25

cidario di sfruttamento della modernità capitalista. La lotta per la libertà, quindi, 
non è separabile dalla costruzione di rapporti diversi tra i generi. Discutendo di 
lotta contro la violenza patriarcale, abbiamo condiviso la convinzione che debba 
trovare sempre maggiore centralità e profondità nelle nostre pratiche.  Per questo 
abbiamo la necessità di continuare a ricercare, approfondire e formarci. Per valo-
rizzare la ricchezza delle tradizioni politiche del nostro paese, e non riprodurne i 
problemi e i limiti, abbiamo discusso la necessità di strutturare percorsi di ricerca 
sulla nostra storia collettiva, le esperienze rivoluzionarie, di lotta e di resistenza. 
Infine, ci lasciamo con l’idea di aprire un confronto e uno scambio tra e con le 
numerose esperienze di lotta e autorganizzazione nei quartieri popolari e nelle 
valli, progetti di mutualismo e cooperativismo che nel nostro paese costituiscono 
un fitto tessuto di esperienze di sistemi economici e politici alternativi al sistema 
della modernità capitalista. 

La Peoples’ Platform Europe è un percorso da costruire e immaginare, che vuole 
essere sempre aperto a nuovi stimoli e trasformazioni. Se il metodo e lo spirito 
possono essere la spinta per aprire spazi simili a livello locale, dobbiamo anche 
accettare che abbiamo una responsabilità più grande a cui non possiamo sottrarci: 
contribuire allo sviluppo di questo percorso a livello europeo e globale. In questo 
senso, l’incontro del 29-30-31 agosto in Umbria è stato un’occasione per discutere 
l’indicazione politica proveniente dalla discussione dalle centinaia di persone, de-
cine di lotte e territori che si sono incontrate a Vienna. Se in quel primo incontro 
si è aperto questo spazio, noi abbiamo raccolto la sfida di discutere come potesse 
evolversi, come possa rispondere alla necessità di rafforzare le nostre lotte locali 
con la costruzione di un “noi” globale, e non annichilirle. Probabilmente il percorso 
che ci ha portati a Vienna, e poi a questo appuntamento nella campagna umbra, 
non è l’unico o il migliore percorso possibile per organizzare un nuovo internazio-
nalismo e una proposta di alternativa alla violenza, allo sfruttamento, al genocidio 
e alla devastazione della modernità capitalista. La Peoples’ Platform Europe è, 
però, il tentativo che esiste qui ed ora, al quale diamo senso e corpo nella misura 
in cui partecipiamo, progettiamo e lottiamo insieme. Sta a noi chiederci quale è il 
contributo che possiamo dare. 



26



Abbiamo bisogno di immaginare come supe-
rarne la frammentazione, come rafforzarne 
la cooperazione e renderle un’alternativa 
credibile al sistema della modernità capita-
lista.
�     Conclusioni della Peoples’ Platform Italia



	 	peoplesplatform.net 	 	@Peoples_Platform

	 @peoplesplat

	 	@Peoples_Platform

	 	 @PeoplesPlatform_

Scopri di più sullaPeoples’ Platform:


